
Por: Leonardo González Peráfan

Genocidio 
contra el 

Pueblo Nasa: la 
destrucción de 

un pueblo 
como estrategia 

de guerra



C olombia ha aprendido —a fuerza de 
dolor— a convivir con un lenguaje 
que normaliza la tragedia. Se habla 
de “hechos aislados”, de “disputas 

entre grupos”, de “situaciones de orden pú-
blico”, como si la violencia fuera un fenóme-
no inevitable y no una estrategia que se de-
cide, se ejecuta y se sostiene en el tiempo. En 
muchas regiones, la repetición de asesinatos 
selectivos, amenazas, reclutamiento forza-
do, confinamientos y desplazamientos se ha 
convertido en rutina. Pero hay escenarios 
en los que la explicación habitual se rompe: 
ya no estamos ante hechos dispersos, sino 
ante una política sostenida de destrucción.

Eso es lo que ocurre con el Pueblo o Nación 
Nasa. En diferentes territorios del país —y 
con especial intensidad en el Cauca— las co-
munidades han denunciado durante años una 
violencia que golpea no solo a personas indi-
viduales, sino a los pilares que hacen posible 
la existencia colectiva: la autoridad tradicio-
nal, la espiritualidad, la lengua, la niñez, el 

territorio sagrado y el gobierno propio. Esta 
realidad fue expresada con contundencia por 
el propio Pueblo Nasa al declarar un “estado 
de crisis humanitaria”, denunciando viola-
ciones sistemáticas de derechos humanos e 
infracciones graves al Derecho Internacional 
Humanitario (Nación Nasa, 2025).
En este contexto, la relevancia histórica del 
momento actual radica en que la Fiscalía 
General de la Nación ha avanzado en actu-
aciones judiciales que ubican estos hechos 
bajo la figura penal de genocidio, asocián-
dolos a la responsabilidad del Estado Mayor 
Central (EMC) bajo el mando de alias “Iván 
Mordisco” (El Espectador, 2026; Semana, 
2025).
Hablar de genocidio no es un debate de pal-
abras ni solo para expertos. Es una urgencia: 
el derecho de un pueblo a seguir existiendo. 
El Pueblo Nasa no es una cifra ni un caso 
más. Es una comunidad viva, y destruirla es 
un crimen que nos afecta a todos como so-
ciedad.

Genocidio contra 
el Pueblo Nasa: 

la destrucción de 
un pueblo como 

estrategia de 
guerra

Por: Leonardo González Perafán



¿Qué es genocidio? Una definición 
jurídica para proteger a los pueblos

El genocidio es uno de los crímenes más 
graves reconocidos por el derecho interna-
cional. Se creó para nombrar aquello que 
no podía describirse como una simple suma 
de asesinatos: la destrucción deliberada de 
un grupo humano protegido. El Estatuto de 
Roma de la Corte Penal Internacional define 
genocidio como la comisión de actos espe-
cíficos —como matar a miembros del gru-
po, causar daños graves físicos o mentales, 
someter al grupo a condiciones de existen-
cia que conduzcan a su destrucción, impedir 
nacimientos o trasladar por la fuerza a niños 
del grupo a otro— con la intención de de-
struir total o parcialmente a un grupo na-
cional, étnico, racial o religioso (Estatuto de 
Roma, 1998, art. 6).
En esta definición hay un elemento deter-
minante: el genocidio exige un propósito 
especial. No basta con que exista violencia 
extrema; debe existir la intención de destru-
ir al grupo “como tal”. En el derecho penal, 
esto se conoce como el “dolus specialis”, es 
decir, una intención específica que distingue 
al genocidio de otros crímenes.
En la práctica, esta intención rara vez se 
declara abiertamente. Se deduce de la siste-
maticidad, de la direccionalidad de las ac-
ciones, de la selección de víctimas, del con-
texto territorial, del tipo de ataques y de su 
efecto sobre la continuidad del grupo. Por 
eso, el genocidio suele manifestarse como 
una estrategia de acumulación de delitos o 
acciones: homicidios selectivos, amenazas, 
agresiones a liderazgos, reclutamiento for-
zado de NNA, desplazamiento forzado, 
destrucción cultural y control territorial 
(dictaduras armadas), todo ello orientado a 
romper la capacidad de existencia colectiva.
Colombia cuenta con un marco penal que 
permite investigar estas conductas. El artí-
culo 101 del Código Penal (Ley 599 de 
2000) tipifica el genocidio y lo vincula a la 
destrucción total o parcial de grupos prote-

gidos, incluyendo grupos étnicos (Congre-
so de Colombia, 2000). Esto significa que 
el Estado colombiano no necesita recurrir 
únicamente a marcos internacionales para 
actuar: tiene herramientas legales internas 
para reconocer y sancionar el exterminio de 
pueblos.
Este marco jurídico es fundamental porque 
obliga a mirar la violencia desde un nivel de 
gravedad distinto. Cuando el Estado inves-
tiga genocidio, está diciendo que la violen-
cia no es “normal” y no puede ser tratada 
como un conjunto de casos inconexos. Está 
reconociendo que lo que se destruye no es 
solo la vida individual, sino la vida colectiva.
Genocidio y etnocidio: por qué el 
daño al Pueblo Nasa también es 
cultural (y por qué se discute como 
genocidio)

En los pueblos indígenas, la violencia tiene 
una dimensión que a menudo no se com-
prende desde categorías convencionales. No 
se trata únicamente de asesinatos o de de-
splazamientos. Se trata de ataques que bus-
can quebrar la cultura, la espiritualidad, la 
lengua, los rituales, la transmisión genera-
cional del conocimiento y el vínculo sagrado 
con el territorio. A esa forma de destrucción 
se le ha llamado etnocidio.
La Declaración de San José sobre etnocidio 
y etnodesarrollo (UNESCO, 1981) sostiene 
que el etnocidio ocurre cuando se niega a 
un grupo étnico el derecho a disfrutar, de-
sarrollar y transmitir su cultura y su lengua. 
En otras palabras: es una destrucción de la 
identidad y de la existencia cultural.
En Colombia, el término etnocidio se usa 
de manera frecuente en debates políticos y 
comunitarios, y con razón. La destrucción 
cultural es real. Sin embargo, el problema 
es que el derecho penal colombiano no ha 
desarrollado un tipo autónomo plenamente 
operativo llamado “etnocidio” como figura 
general de persecución criminal. Por ello, 
cuando la violencia contra un pueblo indíge-
na tiene componentes físicos y culturales, la 



figura penal con mayor capacidad de recon-
ocimiento jurídico es el genocidio, acom-
pañada o acumulada en otros delitos como 
desplazamiento, reclutamiento, amenazas, 
homicidio, desaparición, etc. (Congreso de 
Colombia, 2000).
Este punto es importante porque la dis-
cusión sobre genocidio no niega el etnocidio. 
Al contrario: lo incluye, lo reconoce como 
parte de una estrategia de destrucción colec-
tiva. En los pueblos indígenas asesinar a un 
sabedor, reclutar a un niño, profanar un sitio 
sagrado o desplazar a una comunidad no son 
hechos “aislados”: son ataques interconect-
ados que afectan la continuidad del pueblo.
Por eso, hablar de genocidio contra el Pueblo 
Nasa es reconocer una violencia que opera 
en varios niveles: el cuerpo, el territorio, la 
cultura, la espiritualidad y la organización 
política. Es la destrucción de un pueblo 
como forma de control territorial.
¿Quiénes son los Nasa? Una Nación 
viva en diez departamentos

El Pueblo Nasa es uno de los pueblos indí-
genas más numerosos de Colombia y uno 
de los que ha sostenido con mayor fuerza su 
organización comunitaria y su defensa del 
territorio. Su existencia colectiva se expre-
sa en la resistencia y organización reflejada 
en el gobierno propio, el derecho propio, la 
lengua, la memoria, las prácticas de armoni-
zación y la relación espiritual con la Madre 
Tierra.
Una de los errores más frecuentes en el 
análisis es reducir al Pueblo Nasa a un solo 
territorio, como si su existencia estuviera 
confinada a un departamento. Sin embargo, 
documentos de análisis señalan que el Pueb-
lo Nasa habita en 10 departamentos: Cauca, 
Valle del Cauca, Huila, Tolima, Putumayo, 
Caquetá, Meta, Cundinamarca, Guaviare y 
Nariño. Esta realidad tiene implicaciones 
enormes:

1.	 La violencia contra el Pueblo Nasa 
no puede ser tratada como un 
asunto “regional”.

2.	 La política de protección debe ser 
nacional, coordinada y diferencial.

3.	 La afectación se expresa de mane-
ra distinta según las dinámicas 
armadas de cada departamento, 
pero mantiene patrones comunes.

La existencia en múltiples departamentos 
también refleja la historia de movilidad y 
desplazamiento que ha sufrido el pueblo. 
Muchas comunidades han sido forzadas a 
abandonar territorios o a reconfigurar su 
presencia por presión armada, economías 
ilegales y abandono estatal. Esa historia es 
un factor de riesgo que sigue activo.
Por eso, cuando se habla de genocidio, no se 
habla solo del Cauca. Se habla de una amena-
za contra una Nación Nasa la cual existe en 
varios territorios, con distintos frentes ar-
mados y distintas modalidades de control.
El sustento jurídico previo: el Estado 
fue advertido y obligado a actuar

El caso del Pueblo Nasa no puede analizarse 
sin el marco de obligaciones constituciona-
les que el Estado ha incumplido de manera 
reiterada. Desde hace más de dos décadas, 
la Corte Constitucional ha advertido que el 
conflicto armado y el desplazamiento forza-
do generan violaciones estructurales a los 
derechos fundamentales.
La Sentencia T-025 de 2004 declaró un Es-
tado de Cosas Inconstitucional por la cri-
sis del desplazamiento forzado, señalando 
fallas estructurales del Estado y ordenando 
medidas afirmativas, recursos suficientes y 
garantías para el retorno seguro y voluntario 
(Corte Constitucional, 2004). Esta senten-
cia no fue un simple pronunciamiento: fue 
un mandato que reconoció que el Estado es-
taba fallando en su obligación de proteger a 
millones de personas.



Posteriormente, el Auto 004 de 2009 pro-
fundizó el enfoque diferencial para pueb-
los indígenas, ordenando la construcción 
de un Programa Nacional de Garantías y la 
formulación de Planes de Salvaguarda para 
pueblos en riesgo de exterminio físico y 
cultural (Corte Constitucional, 2009). El 
Pueblo Nasa fue reconocido en ese marco 
como pueblo en riesgo. El comunicado de 
crisis humanitaria recuerda que, pese a estas 
órdenes, el mandato no ha sido cumplido y 
la violencia se ha intensificado, configuran-
do incluso genocidio y etnocidio (Nación 
Nasa, 2025).
Este incumplimiento no es un asunto menor. 
Cuando un tribunal constitucional advierte 
que un pueblo puede desaparecer y el Esta-
do no implementa medidas eficaces, la vul-
nerabilidad estructural se profundiza. En 
términos simples: el Estado deja a un pueblo 

expuesto a su destrucción.
En noviembre de 2025, el Ministerio del 
Interior convocó formalmente a entidades 
nacionales al espacio de cumplimiento de 
la Sentencia T-025 y el Auto 004, señalan-
do la importancia de asistir con niveles di-
rectivos con voz y voto para concertar la 
implementación del Plan de Salvaguarda 
Nasa (Ministerio del Interior, 2025). Este 
documento confirma un hecho clave: la ob-
ligación sigue vigente. El Estado no puede 
presentarla como un asunto “pendiente” o 
“en trámite”. Es una obligación inmediata.
Por eso, hablar de genocidio también impli-
ca hablar de responsabilidad institucional: la 
protección no puede ser reactiva ni simbóli-
ca. Debe ser estructural, territorial -en todos 
los departamentos donde se ubica el pueblo 
Nasa- y culturalmente pertinente.



De la violencia dispersa al patrón: la 
sistematicidad contra el Pueblo Nasa

Una característica del genocidio es que se 
construye como patrón. No ocurre por ac-
cidente. Se expresa en la repetición de actos 
que, acumulados, producen destrucción col-
ectiva.
El documento de Vásquez Celis (2025) rec-
oge cifras históricas de violencia contra el 
Pueblo Nasa desde 1978, señalando hechos 
como desplazamiento forzado, hostigamien-
tos colectivos, homicidios, amenazas, de-
saparición forzada y reclutamiento, entre 
otros. Pero lo más relevante no es la cifra 
aislada: es la interpretación del impacto.
El análisis distingue entre daños individuales 
(la lesión a bienes jurídicos como la vida y la 
libertad) y daños colectivos (los perjuicios 
sufridos por el pueblo como unidad cultural 
diferenciada). Estos daños colectivos se ex-
presan en tres dimensiones:

•	 Integridad cultural: afectación de 
lengua, rituales, transmisión del 
conocimiento.

•	 Territorio: daño a lugares sagra-
dos, pérdida de autonomía ali-
mentaria, siembra de minas, in-
vasión armada.

•	 Autonomía política-organizativa: 
ataque a autoridades, imposición 
de normas armadas, estigma-
tización y control social.

El documento concluye que los daños a es-
tos atributos están interrelacionados y que 
el conflicto genera desarmonía permanente 
porque afecta la vida material y espiritual, 
y el plan de vida colectivo del Pueblo Nasa 
(Vásquez Celis, 2025).
En otras palabras: el Pueblo Nasa no enfren-
ta solo violencia, enfrenta una estrategia de 
destrucción de su existencia como pueblo.



El EMC y alias “Iván Mordisco”: 
direccionalidad criminal contra el 
Pueblo Nasa

En el debate público reciente, la Fiscalía y los 
medios han señalado que el Estado Mayor 
Central (EMC), bajo el mando de alias “Iván 
Mordisco”, estaría vinculado a una política 
de violencia sistemática contra el Pueblo Nasa, 
especialmente en el Cauca, pero también en 
territorios donde habita el pueblo en otros 
departamentos.
Reportes de prensa han informado sobre 
actuaciones judiciales y órdenes de captu-
ra, así como sobre la referencia al delito de 
genocidio en este proceso (Semana, 2025; 
El Tiempo 2025; El Espectador, 2026). El 
Espectador ha reportado que el expediente 
incluye decenas de homicidios, y que autori-
dades indígenas sostienen cifras mayores (El 
Espectador, 2026).
Este punto debe manejarse con el mayor 
rigor: la investigación formal definirá los 
hechos probados. Pero el debate político y 
social tiene un deber inmediato: reconocer 
que existe una direccionalidad clara en la 
violencia contra el Pueblo Nasa, y que esa 
direccionalidad se expresa en ataques contra 
liderazgos, sabedores, niñez y territorio.
La discusión sobre genocidio exige pregun-
tarse por la intención. Y la intención se con-
struye cuando un actor armado repite con-
ductas contra un pueblo indígena, no como 
daño colateral, sino como estrategia de con-
trol territorial, social y cultural. Este es el 
punto clave que debe demostrar la fiscalía.
Las acciones concretas: cómo se 
destruye un pueblo en la vida 
cotidiana

Homicidio de sabedores ancestrales y médicos 
tradicionales
El asesinato de sabedores y médicos tradi-
cionales es un golpe directo a la integridad 
cultural. El documento de Vásquez Celis 
(2025) señala que estos actores son cen-
trales para la vida colectiva, orientan ética 

y políticamente, armonizan y fortalecen la 
vida comunitaria, y no son fácilmente re-
emplazables. 
Los sabedores ancestrales Nasa son quienes 
guardan y transmiten la sabiduría del pueb-
lo: su lengua (Nasa Yuwe), su medicina 
tradicional, su historia y sus valores. Son 
guías espirituales y culturales que, desde la 
oralidad y prácticas propias —como la siem-
bra del ombligo— sostienen la identidad, la 
sanación, la unidad y el gobierno propio de 
sus comunidades, especialmente en tiempos 
de amenaza y violencia.
Es por ello que cuando se asesina a un sabe-
dor, se rompe una cadena de transmisión de 
conocimiento que sostiene la identidad del 
pueblo. Hasta el momento el CRIC ha de-
nunciado el homicidio de 19 sabedores an-
cestrales desde la firma del acuerdo de paz.
Homicidio de líderes y lideresas; ataque a au-
toridades tradicionales
El liderazgo indígena es la expresión con-
creta de la autonomía y del gobierno propio. 
Las autoridades tradicionales, los líderes y 
lideresas comunitarias, la Guardia Indíge-
na y quienes cumplen roles de orientación 
social y espiritual sostienen la organización 
colectiva, la resolución de conflictos desde 
el derecho propio y la defensa del territorio 
como espacio de vida (Vásquez Celis, 2025). 
Por eso, cuando los grupos armados asesinan 
o amenazan autoridades, intentan sustitu-
ir el derecho propio por órdenes impuestas 
con violencia, no están atacando únicamente 
a una persona: están debilitando el proceso 
comunitario del Pueblo Nasa.

El resultado es una desestructuración pro-
gresiva del gobierno propio, la ruptura de 
la confianza comunitaria y la imposición 
del miedo como mecanismo de gobernan-
za armada o dictadura local. Esta violencia 
genera silenciamiento, desplazamiento de 
liderazgos, fragmentación organizativa y 
restricciones a la vida cotidiana, afectando 
la capacidad de decisión colectiva y la con-
tinuidad de los procesos comunitarios. En 



términos de impacto, se trata de una forma 
de dominación armada que busca someter al 
pueblo, quebrar su unidad y reducir su au-
tonomía territorial a una condición de obe-
diencia forzada.

Hasta el momento han sido asesinados 158 
líderes indígenas Nasa desde la firma del ac-
uerdo de paz, de los cuales 146 en el depar-
tamento del Cauca.
Reclutamiento forzado, especialmente de 
niños, niñas y adolescentes Nasa
El reclutamiento forzado es una de las for-
mas más graves de destrucción generacional. 
El documento sostiene que el reclutamien-
to genera aculturación, niega la formación 
según cosmovisión Nasa y afecta el apren-
dizaje del Nasa Yuwe y los valores cultura-
les (Vásquez Celis, 2025). En términos del 
Estatuto de Roma, el traslado forzoso de 
niños es un acto de genocidio cuando existe 
intención de destruir al grupo (Estatuto de 
Roma, 1998).
Destrucción de sitios sagrados y afectación 
territorial
El territorio es un elemento constitutivo de 
identidad. La violencia armada afecta el ter-
ritorio con campamentos en lugares sagra-
dos, daños ambientales, siembra de minas y 
economías ilegales. La pérdida de acceso a 
lugares de culto puede romper la cohesión 
social y amenazar la pertenencia al pueblo 
(Vásquez Celis, 2025).
Estigmatización, amenazas y control social 
armado
La estigmatización y las amenazas producen 
silencio, expulsión y ruptura comunitaria. 
Los actores del conflicto, y en especial el 
EMC,  han estigmatizado a miembros del 
pueblo Nasa, señalándolos como colabora-
dores de distintos actores armados, lo cual 
incrementa el riesgo de pervivencia en el 
territorio. Es por ello que el comunicado del 
Pueblo Nasa, además, denuncia la ausencia 
de garantías efectivas por las amenazas para 
la vida y el territorio.



La CPI y el estándar internacional: 
complementariedad y presión por 
justicia

El Estatuto de Roma reconoce el genocidio 
como uno de los crímenes internacionales 
más graves y establece la competencia de la 
Corte Penal Internacional (CPI) para inves-
tigarlo y juzgarlo cuando corresponda (Es-
tatuto de Roma, 1998). Esto es importante 
porque sitúa el caso del Pueblo Nasa en un 
estándar internacional de máxima protec-
ción: no se trata solo de un debate interno, 
sino de hechos que, por su gravedad, hacen 
parte de los crímenes que la comunidad in-
ternacional considera intolerables.

En el caso colombiano, además, existe un el-
emento adicional: en 2021 el Estado firmó 
un acuerdo de cooperación con la Oficina 
del Fiscal de la CPI, lo que significa que el 
seguimiento internacional a la rendición de 
cuentas continúa, especialmente frente a 
crímenes graves cometidos en el contexto 
del conflicto armado (Corte Penal Interna-
cional, 2021). En términos prácticos, esto 
implica que Colombia no solo tiene obliga-
ciones constitucionales y legales internas, 
sino también compromisos de demostrar 
que su sistema judicial es capaz de inves-
tigar y sancionar de manera efectiva a los 
máximos responsables.

La CPI funciona bajo el principio de comple-
mentariedad: su papel no es reemplazar au-
tomáticamente a la justicia nacional, sino ac-
tuar cuando el Estado no quiere o no puede 
investigar de manera genuina. Por eso, si 
Colombia adelanta investigaciones serias, 
con resultados concretos, la justicia interna-
cional no interviene. Pero si existe inacción, 
dilación, impunidad o investigaciones mera-
mente simbólicas, la presión internacional 
aumenta y el caso puede ganar relevancia 
externa.

En ese sentido, una investigación sólida por 
genocidio contra el Pueblo Nasa no solo 
tiene un impacto judicial interno: también 

es un mensaje institucional hacia afuera. Sig-
nifica que Colombia está dispuesta a aplicar 
sus herramientas legales para enfrentar los 
crímenes más graves, identificar cadenas de 
mando, proteger a las víctimas y sancionar 
a los máximos responsables. Esto fortalece 
la justicia nacional y refuerza una idea cen-
tral: que los crímenes contra pueblos indí-
genas no pueden quedar en la impunidad ni 
ser tratados como daños secundarios de la 
guerra, sino como atentados directos contra 
la humanidad y la diversidad del país.

Un hito penal: el artículo 101 como 
herramienta real en Colombia

El delito de genocidio existe en el Código 
Penal colombiano desde hace años, pero su 
uso real en la justicia ha sido excepcional. 
En parte, porque históricamente la violencia 
armada en Colombia se ha tramitado como 
una suma de delitos dispersos —homicidios, 
amenazas, desplazamientos, reclutamien-
to— sin reconocer plenamente cuándo esas 
conductas configuran una estrategia dirigi-
da a destruir a un grupo humano protegi-
do. Por eso, el avance de una investigación 
y una imputación por genocidio en el caso 
del Pueblo Nasa tiene un alcance histórico: 
implica que el Estado empieza a nombrar 
jurídicamente lo que las comunidades han 
denunciado por años, es decir, que la violen-
cia no es un fenómeno “común” ni aleatorio, 
sino un ataque sistemático contra un pueblo 
indígena en cuanto tal bajo la sumatoria de 
diversos delitos.

La tipificación del genocidio en el artículo 
101 eleva el estándar institucional y proba-
torio. Ya no se trata únicamente de esclare-
cer casos individuales, sino de reconstruir 
patrones, cadenas de mando y decisiones 
criminales orientadas a la destrucción total 
o parcial del grupo. Esto obliga a la Fiscalía y 
al aparato judicial a identificar máximos re-
sponsables, demostrar la sistematicidad de 
las conductas, probar la intención específica 
de destrucción y, sobre todo, comprender el 
daño colectivo como un daño a la vida cul-



tural, territorial y organizativa del pueblo. 
En ese sentido, la imputación por genocidio 
no es solo una decisión penal: es una for-
ma de reconocer que la afectación al Pueblo 
Nasa trasciende lo individual y compromete 
su pervivencia como Nación.

Si este proceso avanza —con investigación 
seria, protección efectiva de testigos y comu-
nidades, enfoque étnico y sanción propor-
cional— podría convertirse en un preceden-
te decisivo para Colombia. No solo porque 
fortalece la capacidad del Estado para juzgar 
crímenes de exterminio, sino porque envía 
un mensaje político y jurídico de no repet-
ición: que ninguna estructura armada puede 
convertir el asesinato de autoridades y líde-
res, el reclutamiento de niños, la amenaza y 
la destrucción cultural en método de control 
territorial sin enfrentar las consecuencias 
más graves previstas por la ley.

Un ejemplo para otros pueblos: 
justicia para evitar la repetición

El Pueblo Nasa no es el único pueblo in-
dígena que hoy está en riesgo. En muchas 
regiones de Colombia, otros pueblos origi-
narios viven situaciones parecidas: grupos 
armados que se toman el territorio, imponen 
reglas, reclutan niños y jóvenes, amenazan 
a las autoridades, desplazan comunidades 
y golpean la cultura y la vida espiritual. Por 
eso, que la justicia reconozca e investigue un 
caso como genocidio no solo tiene importan-
cia para el Pueblo Nasa: puede convertirse 
en un ejemplo y un punto de referencia para 
otros pueblos que están viviendo procesos 
de destrucción lenta y sistemática (Awá, 
Wiwa, Uwa, Nukak Maku, entre otros).

Sin embargo, ese precedente solo tendrá sen-
tido si se convierte en acciones reales y no se 
queda en un anuncio. Para que la decisión 
tenga impacto, debe traducirse en medidas 
concretas: protección efectiva para autori-
dades, líderes, comunidades y territorios; 
cumplimiento e implementación del Plan de 
Salvaguarda; fortalecimiento de la Guardia 

Indígena como mecanismo legítimo de auto-
protección; y respeto por el gobierno propio 
y el derecho propio en el territorio. Si todo 
eso no ocurre, la imputación puede quedarse 
en lo simbólico, mientras en la práctica la 
violencia sigue avanzando sobre los pueblos 
indígenas.

Repercusiones en la paz: sin 
pervivencia étnica no hay salida 
negociada sostenible

La paz no puede medirse solo por la reduc-
ción de combates entre actores armados, 
sino por la protección real de la población 
civil y por la garantía de pervivencia de los 
pueblos. Si desde las mesas de diálogo se 
permite que continúe el reclutamiento de 
niños y niñas, el asesinato de sabedores an-
cestrales, las amenazas a autoridades tradi-
cionales o la destrucción de sitios sagrados, 
entonces no estamos construyendo paz ter-
ritorial: estamos administrando la violencia 
y normalizando el exterminio.

Por eso, las mesas de diálogo no pueden 
convertirse en un espacio de concesiones 
mientras, en paralelo, se siguen cometiendo 
crímenes contra comunidades indígenas. No 
puede haber beneficios políticos, jurídicos o 
de reconocimiento para ningún grupo arma-
do que mantenga prácticas como el recluta-
miento de menores, una de las formas más 
crueles y destructivas de la guerra. Reclutar 
niños no es solo un delito: es un ataque di-
recto a la continuidad del pueblo, porque 
rompe familias, destruye proyectos de vida y 
afecta la transmisión cultural y comunitaria 
de generación en generación.

Un proceso de paz que convive con con-
ductas que pueden constituir genocidio se 
vuelve inviable, porque destruye el funda-
mento mismo de cualquier reconciliación: la 
vida, la dignidad y el derecho a existir de los 
pueblos. Si el Estado quiere que los diálo-
gos sean legítimos, debe exigir condiciones 
mínimas claras e inmediatas: cese total del 
reclutamiento, respeto a la autonomía indí-



gena, garantías para autoridades y comuni-
dades, y verificación real en territorio. Sin 
esas condiciones, cualquier conversación de 
paz pierde sentido frente a quienes están pa-
gando el costo más alto: los pueblos indíge-
nas y, especialmente, sus niños y niñas.

Conclusión

El Pueblo Nasa enfrenta una violencia que 
no busca únicamente causar daño momentá-
neo, sino quebrar su vida colectiva y su ca-
pacidad de existir como Nación indígena. 
No se trata solo de homicidios —aunque 
estos duelen y marcan profundamente a las 
comunidades—, sino de una agresión inte-
gral contra todo lo que sostiene su identi-
dad: su espiritualidad, su gobierno propio, 
su niñez, su territorio y su cultura. Cuando 
se asesina a un sabedor ancestral, se golpea 
la memoria viva; cuando se amenaza a una 
autoridad, se debilita la autonomía; cuando 
se recluta a un niño o niña, se intenta romp-
er el futuro; y cuando se profanan lugares 
sagrados o se impone el control armado, se 
ataca la relación profunda entre el pueblo y 
la Madre Tierra. En ese sentido, hablar de 
genocidio no es una exageración ni un recur-
so retórico: es una necesidad jurídica y ética 
para nombrar la gravedad real del daño.

Pero incluso en medio de esta violencia, el 
Pueblo Nasa no ha sido un pueblo 
pasivo. Al contrario: su historia re-
ciente es también una historia de 
resistencia, organización y dignidad. 
La defensa del territorio, el fortalec-
imiento de la Guardia Indígena, la 
palabra colectiva, las prácticas de ar-
monización y el gobierno propio han 
sido formas concretas de proteger la 
vida y de sostener la unidad comuni-
taria frente a quienes pretenden im-
poner el miedo. La resistencia Nasa 
es una afirmación permanente de ex-
istencia: no solo sobreviven, también 
defienden su derecho a seguir siendo 
pueblo, con identidad, autonomía y 
futuro.

Por eso, si Colombia decide nombrar el 
genocidio, debe actuar para detenerlo. No 
basta con reconocerlo en el discurso: se re-
quiere una respuesta real y urgente. Eso im-
plica cumplir las órdenes constitucionales 
que desde hace años advirtieron el riesgo de 
exterminio, implementar de manera efectiva 
el Plan de Salvaguarda, proteger a las auto-
ridades y comunidades, garantizar la pervi-
vencia cultural y sancionar a los máximos 
responsables. El país no puede permitir que 
la violencia siga avanzando mientras se mul-
tiplican las advertencias y se acumulan las 
pérdidas.

Porque lo que está en juego no es solo un 
caso judicial. Es algo mucho más profundo: 
la existencia misma de un pueblo originario 
y el compromiso de Colombia con su diver-
sidad, su democracia y su humanidad.



Referencias 

Congreso de Colombia. (2000). Ley 599 de 
2000 por la cual se expide el Código Penal. 
Diario Oficial No. 44.097.
Corte Constitucional de Colombia. (2004). 
Sentencia T-025 de 2004 (Estado de Cosas 
Inconstitucional por desplazamiento forza-
do).
Corte Constitucional de Colombia. (2009). 
Auto 004 de 2009 (Protección de los dere-
chos fundamentales de los pueblos indígenas 
desplazados o en riesgo de desplazamiento).
Corte Penal Internacional. (2021). Acuerdo 
de cooperación entre la Oficina del Fiscal de 
la Corte Penal Internacional y el Gobierno de 
Colombia.
El Espectador. (2026). Fiscalía pidió cárcel 
para Iván Mordisco por genocidio contra co-
munidad Nasa.
Estatuto de Roma de la Corte Penal Inter-
nacional. (1998). Adoptado el 17 de julio de 
1998.
Ministerio del Interior. (2025, 25 de noviem-
bre). Convocatoria para el cumplimiento de 
la sentencia T-025 de 2004 y el Auto 004 del 
2009 [Documento oficial].
Nación Nasa. (2025, 27 de noviembre). Co-
municado oficial: SOS urgente del Pueblo 
Nasa [Comunicado comunitario].
UNESCO. (1981). Declaración de San José 
sobre etnocidio y etnodesarrollo.
Vásquez Celis, L. (2025, diciembre). El es-
tado de cosas institucionales que sufre el 
Pueblo Nasa y sus derechos hacia procesos 
de restitución-reparación integral [Docu-
mento de análisis].
Semana. (2025). Orden de captura contra 
Iván Mordisco por genocidio contra el pueb-
lo Nasa.



Visita nuestra página web: 
www.indepaz.org.co


