
Simbiosis de Paz y Naturaleza en las políticas públicas y en 
la justicia transicional y restaurativa 
 

 

 

Natalia Orduz Salinas, agosto de 2025  

 

Uno de los lemas principales del principal evento ambiental de este gobierno, la 
COP16, fue Paz con la Naturaleza. El gobierno impulsó una campaña para reflexionar 
sobre el significado de esta consigna y se expidió la Declaración de la Coalición 
Mundial por la Paz con la Naturaleza. Aunque allí se popularizó, este lema ya había sido 
acuñado en la Ley de Paz Total, en una doble dimensión: como política de Estado y 
como elemento clave de las formas de reparación contenidas en los Acuerdos de Paz 
y en los términos de sometimiento.  

La diferenciación entre estas dos dimensiones permite contemplar la Paz con la 
Naturaleza como un principio político orientador de todas las decisiones estatales y de 
las políticas públicas en general, por un lado, e incorporar estrategias de reconciliación 
con la naturaleza en los esfuerzos de todas las políticas de paz, lo que incluye diálogos 
con grupos armados e instrumentos de verdad, justicia y reparación. De esta manera, 



la Paz con la Naturaleza no se circunscribe únicamente al ámbito de la política de paz, 
sino que es un pacto político con la naturaleza de toda la Nación. Las mesas de 
negociación son sólo un instrumento para construir paz con la naturaleza, en la medida 
de sus posibilidades y de su legitimidad social; pero no hay que perder de vista que 
este es un asunto de interés público de la ciudadanía no armada y del Estado.  

Este pequeño ensayo presenta algunos elementos de análisis que se desarrollarán a 
lo largo de nuevos textos y episodios del podcast Simbiosis: Paz y Naturaleza. La tesis 
principal es que la Paz con la Naturaleza se construye cuando los vínculos no violentos 
de reciprocidad e interdependencia entre la sociedad y la naturaleza son, en sí 
mismos, objetivos políticos y un bien jurídico que el Estado se propone proteger, 
restaurar y recrear. Las economías y culturas que mantienen vínculos de beneficio 
recíproco con la naturaleza se priorizan y se apoyan por encima de las que tienen 
vínculos destructivos, que socavan la capacidad de la naturaleza para regenerarse y la 
de las sociedades para disfrutar de ella y adaptarse a las distintas crisis ecológicas. En 
otras palabras, este enfoque convierte el aspecto relacional entre las sociedades y la 
naturaleza en un bien jurídico que debe ser protegido. Esta mirada, en las relaciones y 
no en entidades aisladas, se ajusta mejor a la noción de interdependencia.  

 

La Paz con la Naturaleza es un elemento esencial de otros propósitos políticos y 
sociales que buscan transiciones que dejen atrás épocas y modelos económicos de 
apropiación de bienes comunes que alimentan conflictos socioecológicos, 
contribuyen a las crisis ecológicas y se ven favorecidos por los conflictos armados. La 
Paz con la Naturaleza, que protege los vínculos entre sociedades y naturaleza, también 
puede enlazar entre sí las políticas de transición energética y socioecológica, los 
modelos de justicia transicional y restaurativa, y, en general, la búsqueda de modelos 
postextractivistas en clave de paz.  

Este texto se divide en tres partes. En la primera, reflexiona sobre el concepto mismo 
de paz con la Naturaleza y propone algunos criterios para su comprensión. En la 
segunda, se muestran las implicaciones concretas de estas reflexiones para el diseño 
de una política de Estado de Paz con la Naturaleza. Se fundamenta en que la garantía 
de los derechos humanos hoy, en tiempos de crisis ecológica, no es posible sin 
considerar los vínculos con la naturaleza. En este apartado, se refiere a 
pronunciamientos recientes de derecho internacional que fijan nuevos estándares que 
relacionan obligaciones ambientales con la garantía de los derechos humanos, y 
presenta algunos ejemplos de cómo incorporar este enfoque en algunos temas 
gruesos como la transición energética, la minería, el manejo de selvas, el 



ordenamiento territorial y los sistemas ancestrales, populares o comunitarios de 
conocimiento, uso y manejo de la biodiversidad y otros bienes comunes como el agua.  

En la tercera, se centra en la inclusión de la paz con la naturaleza en los ejercicios de 
la política de paz. Argumenta que el conflicto armado ha sido funcional a intereses de 
apropiación y acaparamiento de bienes comunes, así como a modelos económicos 
violentos contra la naturaleza, las comunidades enteras y sus vínculos, en fronteras 
difusas entre la ilegalidad y la legalidad. Mientras no se esclarezca la verdad sobre los 
modelos de apropiación y no se desmonten las estructuras que los permiten, no es 
posible generar procesos restaurativos que transformen las economías locales y 
garanticen los derechos y el bienestar de las comunidades. En consecuencia, la paz 
con la naturaleza debe mirar al pasado y al futuro.  

  



Restaurar los vínculos con la naturaleza a partir del reconocimiento de la 
interdependencia  
 

El primer llamado de los firmantes de la Declaración de Cali es a “cambiar la relación 
entre los humanos y la naturaleza para abordar los desafíos ambientales de manera 
integral y hacer la paz con la naturaleza”. Se podría pensar que, detrás de la idea de 
construir paz con la naturaleza, está la noción de que estamos en guerra contra ella. 
Una guerra suele tener dos o más bandos que buscan dominarse entre sí mediante la 
fuerza y la violencia. Esto no es lo que ocurre necesariamente entre los humanos y la 
naturaleza; al menos, no es el propósito de la naturaleza ni de la inmensa mayoría de 
los seres humanos.  

La realidad es más compleja: entre los humanos hay una amplísima gama de niveles 
de trato violento y de abuso de la naturaleza, pero también hay una amplia gama de 
formas de cuidado. La distribución de la magnitud de la violencia y del cuidado varía y 
depende de muchos factores. Por ejemplo, el 1% más rico del planeta contribuye tanto 
a las emisiones como el 66% más pobre. No todas las comunidades contribuyen a la 
crisis climática, a la de la biodiversidad y a la de la contaminación de la misma manera. 
De hecho, muchas comunidades, especialmente en el sur global, tienen sistemas de 
conocimiento y de manejo de bienes comunes que no solo no dañan la naturaleza, sino 
que facilitan su reproducción y regeneración. Muchas de ellas lo hacen al margen de 
la acción del Estado y, con frecuencia, en situaciones de discriminación racial y étnica 
y de exclusión económica, política y social.  

Pensar que existe una situación adversarial entre la humanidad y la naturaleza parte de 
una mirada dualista que separa y convierte a la naturaleza en un objeto pasivo de 
nuestras decisiones y acciones, tanto violentas como de cuidado. El desconocimiento 
de las relaciones de interdependencia y reciprocidad es la base misma de las 
conductas abusivas y violentas contra la naturaleza. No considerar la 
interdependencia en el diseño de políticas públicas, de modelos económicos y, en 
general, de los patrones de consumo conduce a no tener en cuenta los propios límites 
de la naturaleza para la reproducción y la regeneración de sus ciclos.  

La especie humana, como todas las demás, es interdependiente de todos los demás 
elementos ecosistémicos, de los ciclos de agua, de nutrientes y de energía, en los que 
participan innumerables organismos vivos y factores abióticos. La interdependencia o 
pertenencia a sistemas más amplios no solo es un concepto básico de la ecología, 
sino también un principio reiterado por sistemas de conocimiento indígenas, 
afrocolombianos y rurales, así como por corrientes más recientes como el 



ecofeminismo. El pensamiento decolonial latinoamericano ha planteado nociones y 
miradas muy distintas que ponen énfasis en estas interrelaciones.  

El ordenamiento jurídico occidental, por lo general, ha definido la naturaleza como 
objeto de protección jurídica, pero poco a poco ha incorporado los vínculos que los 
grupos humanos tienen con ella como bienes jurídicos en sí mismos. El ordenamiento 
jurídico internacional sobre los pueblos indígenas ha sido quizás el pionero de este 
enfoque. Por ejemplo, el Convenio 169 de la OIT ordena a los Estados que realicen 
consultas con pueblos indígenas y otras comunidades que tienen vínculos especiales 
y colectivos con los territorios. La normatividad de víctimas indígenas y 
afrocolombianas en Colombia también incluye la obligación de reparar los daños 
ocasionados a los territorios y las relaciones culturales con ellos (Decretos Ley 4633 y 
4635 de 2011). Los estándares internacionales de derecho de los pueblos indígenas 
han incorporado la noción de territorio, que contempla precisamente las relaciones 
colectivas y culturales con la tierra y el ecosistema, y trasciende la noción de área física 
medible e intercambiable en el mercado.  

Un nuevo enfoque orientado a cambiar el enfoque antropocéntrico es el de los 
derechos de la naturaleza. En Colombia se ha abierto paso principalmente por vía 
judicial a partir de la declaración de distintos ríos o ecosistemas como sujetos de 
derecho. Esta visión tiene un gran peso simbólico, porque pone a la naturaleza en el 
centro de la protección jurídica, pero, en la práctica, aún presenta muchas dificultades 
conceptuales y operativas. No está claro aún cómo se ejerce la representación y 
defensa de estos derechos, ni cómo esta definición afecta a las comunidades locales; 
tampoco existen criterios para determinar cuáles ecosistemas son sujetos de 
derechos y cuáles no. Si la naturaleza tuviera derechos, hasta la fecha se estaría 
violando sistemáticamente el de la igualdad y no discriminación, porque los criterios 
de selección han sido relativamente casuísticos y, por lo tanto, arbitrarios.  

Un avance normativo interesante es el desarrollo de los derechos bioculturales, que 
comprenden el vínculo e interdependencia entre comunidades y ecosistemas, y 
consideran que sólo es posible cuidar la naturaleza mediante el respeto y la protección 
de los sistemas culturales que la protegen. La Corte Constitucional los definió de la 
siguiente manera en la sentencia T-655 de 2016:  

Los denominados derechos bioculturales, en su definición más simple, hacen 
referencia a los derechos que tienen las comunidades étnicas a administrar y a ejercer 
tutela de manera autónoma sobre sus territorios -de acuerdo con sus propias leyes, 
costumbres- y los recursos naturales que conforman su hábitat, en donde se desarrolla 
su cultura, sus tradiciones y su forma de vida con base en la especial relación que 
tienen con el medio ambiente y la biodiversidad. En efecto, estos derechos resultan del 



reconocimiento de la profunda e intrínseca conexión entre la naturaleza, sus recursos 
y la cultura de las comunidades étnicas e indígenas que las habitan, las cuales son 
interdependientes entre sí y no pueden comprenderse aisladamente.  

La propuesta del enfoque de la Paz con la naturaleza pone el énfasis en nuestros 
vínculos con la naturaleza, tan diversos como las comunidades y los ecosistemas. Por 
eso, este enfoque no propone un modelo rígido, sino que cada medida debe ser 
adaptable y sensible a cada territorio para identificar los lazos culturales, económicos, 
sociales e incluso espirituales que fomentan relaciones de equilibrio y beneficio 
mutuo, y es muy ingenioso para lograr que las políticas sectoriales no solo no rompan 
estos vínculos, sino que los fortalezcan.  

Esta mirada reflexiva y compleja tiene un impacto profundo tanto en la orientación de 
una política de Estado de Paz con la Naturaleza como en los instrumentos concretos 
que se desprenden de la construcción de paz, como veremos en los dos siguientes 
puntos.  

  



 Hacia una política de Estado de Paz con la Naturaleza  
 

La necesidad de incorporar nuestra relación con la naturaleza en el centro de las 
medidas estatales es cada vez más evidente y apremiante. Sólo en el último mes, dos 
grandes cortes internacionales emitieron opiniones consultivas sobre las obligaciones 
de los Estados en el contexto de la emergencia climática. La Corte Interamericana de 
Derechos Humanos y la Corte Internacional de Justicia establecieron que las normas 
climáticas y las de derechos humanos hoy son inescindibles. Ambas Cortes 
destacaron que la defensa de los derechos humanos hoy implica para los Estados 
actuar con debida diligencia en el avance de las políticas climáticas y ambientales.  

La Corte Interamericana de Derechos Humanos se refirió a la interdependencia entre 
los componentes de los ecosistemas, de los que los humanos formamos parte, y 
destacó la obligación de los Estados de “adoptar medidas para garantizar la 
protección, la restauración y la regeneración de los ecosistemas, de forma compatible 
con los saberes tradicionales, locales e indígenas, el principio de no regresividad y los 
derechos de procedimiento”.  

De esa manera, la Corte llamó la atención sobre la necesidad de atender las 
circunstancias estructurales que condujeron a la crisis climática y de adaptar la 
normatividad y el desarrollo de los Estados a la necesidad de cuidar el ambiente y el 
clima, de modo que no se vean amenazados los derechos humanos. Por lo tanto, los 
Estados deben  

abstenerse de todo comportamiento que genere un retroceso, ralentice o 
trunque el resultado de las medidas necesarias para proteger los derechos 
humanos frente a los impactos del cambio climático (…). Cualquier retroceso 
en las políticas climáticas o ambientales que afecte los derechos humanos 
debe ser excepcional, estar debidamente justificado con base en criterios 
objetivos y cumplir con los estándares de necesidad y proporcionalidad (Corte 
Interamericana de Derechos Humanos, 2025).  

La Corte Internacional de Justicia, por su parte, también resaltó que “bajo el derecho 
internacional, el derecho a un ambiente limpio, sano y sostenible es esencial para el 
disfrute de otros derechos humanos”. Por lo tanto, los Estados tienen que adaptar su 
legislación y adoptar estándares para garantizar los derechos humanos frente a la 
degradación ambiental y la crisis climática (Corte Internacional de Justicia, 2025) .  

En consecuencia, es innegable que hoy es una obligación jurídica, bajo el derecho 
internacional, superar la separación artificial entre la agenda ambiental y la de 



derechos humanos. El ambiental ya no es un campo aislado, marginal o accesorio, 
sino un fundamento vital en la planeación y ejecución de cualquier política estatal, 
entre ellas, las de desarrollo económico, las agrícolas, las educativas, de salud y de 
paz, por poner unos ejemplos.  

Un criterio fundamental para la incorporación de la mirada de Paz con la Naturaleza en 
la política pública es indagar si las metas, programas y proyectos mejoran o empeoran 
los vínculos con la naturaleza en términos de retroalimentación no violenta entre 
comunidades y naturaleza, de modo que ambas puedan regenerarse, crecer y 
enriquecerse. Para ello, en este texto se proponen dos miradas:  

 

i. Detectar y fortalecer los sistemas de conocimiento y de manejo de bienes 
comunes que ya han desarrollado relaciones de reciprocidad con la naturaleza:  

Muchos de estos sistemas de conocimiento y de manejo de la biodiversidad y otros 
bienes comunes no solo no son reconocidos por el Estado, sino que son 
obstaculizados por él. El Estado tiene que priorizar estos sistemas, detectarlos, 
respetarlos y, en consenso con las comunidades, fortalecerlos. Por otro lado, debe 
evitar degradarlos mediante la implementación de otras políticas y proyectos.  

Estos vínculos se expresan en sistemas de conocimiento y de prácticas diversos, que 
van desde el cuidado de sitios sagrados de los pueblos indígenas (que muchas veces 
son hot spots de biodiversidad) hasta sistemas de cuidado e intercambio de semillas 
criollas, prácticas agroecológicas, de agricultura familiar y de pesca, formas de 
alimentación, sistemas de gobernanza en torno a acueductos o energías comunitarias, 
entre muchísimas otras. En las ciudades también hay prácticas colectivas 
ambientales con ideas innovadoras sobre eficiencia energética, compostaje de 
basuras, reciclaje de aguas y agricultura y biodiversidad urbanas.  

Identificar estos sistemas de conocimiento y estas prácticas relacionadas con el 
manejo de bienes comunes debe ser uno de los pilares fundamentales de la política 
de Estado de paz ambiental. Muchos de ellos ocurren en la informalidad, sin apoyo 
alguno del Estado y, a veces, incluso tienen que invertir mucha energía en defenderse 
del propio Estado.  

Con frecuencia, no hay normas que los cobijen, que tengan en cuenta sus 
particularidades ni que los promuevan. En cambio, la regulación alrededor de estos 
bienes públicos tiende a generar obstáculos para la gestión comunitaria, porque está  
pensada para empresas prestadoras de servicios públicos u otros actores con 
características muy distintas. La Red Nacional de Acueductos Comunitarios, la Red 



Nacional de Acueductos Comunitarios ha llamado a esta situación una “falla de 
reconocimiento”, que desconoce las prácticas reales de miles y miles de 
organizaciones comunitarias rurales y urbanas que gestionan el agua de manera 
sostenible y equitativa (Plataforma de Acueductos Públicos Comunitarios de las 
Américas y Penca de Sábila, 2023) 

En general, en Colombia hay muchas “fallas de reconocimiento” de los sistemas 
comunitarios de gestión de bienes comunes, por ejemplo. Algunos ejemplos son los 
siguientes:   

• Agroecología, agricultura familiar y manejo y uso de semillas  
• Sistemas de uso y manejo de forestales maderables y no maderables,  
• Energías comunitarias  
• Agua (sistemas de pesca, manejo de cuerpos de agua y acueductos 

comunitarios)  
• Cuidado de sitios sagrados  

 

ii. Incorporar un enfoque de paz con la naturaleza en las distintas políticas 
sectoriales 

Este enfoque se incorpora en los ejercicios de planeación, establecimiento de metas, 
acciones y evaluación de cada ciclo de proyectos o de políticas públicas, mediante 
variables que permiten identificar si, con su ejecución, los vínculos territoriales con la 
naturaleza se fortalecen o se debilitan. El Estado evita implementar políticas que lo 
degraden y las adopta únicamente con criterios claros de proporcionalidad y de 
manera excepcional.  

Algunos ejemplos de políticas que pueden ser permeadas por esta visión de paz con la 
naturaleza son los siguientes:  

Transición energética  
Un ejemplo es la transición energética, cuya finalidad es superar la dependencia 
energética y económica de los combustibles fósiles y transitar hacia energías 
renovables. Como señalaron las opiniones consultivas de las dos cortes antes citadas, 
las obligaciones climáticas son hoy obligatorias no solo como mandato ambiental, 
sino también como derechos humanos. Por eso, las obligaciones de mitigación 
(disminuir la cantidad de emisiones) y de adaptación son indiscutibles, y la transición 
energética debe llevar a reemplazar la producción de energía fósil por energías 
renovables, no a sumarlas.  



Desde América Latina, los movimientos sociales han propuesto que una transición 
limitada a un cambio de matriz energética resulta insuficiente. La transición debería 
también conducirnos hacia economías no violentas, ni con los humanos ni con la 
naturaleza, y a impedir el sacrificio de la naturaleza, de las comunidades y de los 
derechos en pro de la acumulación y el acaparamiento de bienes comunes, así se trate 
de energías limpias.  

El extractivismo fósil en países como el nuestro no sólo es responsable de las 
emisiones globales de CO2, sino que también ha erosionado profundamente los 
ecosistemas y su capacidad de adaptación. Asimismo, con frecuencia se ha impuesto 
sobre territorios, pueblos y comunidades sin respetar los derechos mínimos de 
información, participación y justicia, y en ocasiones ha causado daños a la salud y a la 
vida de los habitantes, a sus derechos territoriales, a la libertad de locomoción, a la 
seguridad de las mujeres, a la integridad y a la existencia de los pueblos indígenas, 
entre muchos otros.  

Por esa razón, movimientos del Sur Global han propuesto miradas más amplias de 
transición, que incorporen un elemento de justicia, por ejemplo, o que se comprendan 
como transiciones socioecológicas o ecosociales. Nuevamente, se aboga por la 
necesidad de articular las agendas ambientales y sociales en una estrategia común y, 
de esa manera, superar también las injusticias estructurales en las que se han basado 
el extractivismo fósil y los modelos de desarrollo basados en la acumulación y en el 
acaparamiento violento de tierras y bienes comunes.  

El actual gobierno, entre sus análisis para la Hoja de Ruta de Transición Energética, 
incluye el documento “Oportunidades y Desafíos socioambientales de la Transición 
Energética Justa”, que reconoce una mirada compleja de la Justicia (procedimental, 
distributiva, de reconocimiento y restaurativa) y una identificación de distintos retos 
para la implementación de una transición justa, para lo que también propone una serie 
de estrategias, algunas de las cuales ya ha venido implementando. Este diagnóstico va 
en la dirección correcta de identificar los retos con enfoques territoriales, de género y 
étnicos; así como de desarticulación institucional en los distintos niveles, entre otros, 
y proponer medidas concretas para superarlos y contiene propuestas muy 
interesantes como la siguiente:  

Por su parte, el escenario TEJ ofrece una oportunidad de inclusión en la industria a 
partir de las siguientes estrategias específicas (Ministerio de Minas y Energía, 2024):  

A) Incluir componentes de reconciliación y construcción de paz en los programas de 
capacitación en habilidades técnicas relacionadas con energías renovables y sostenibilidad en 



territorios altamente impactados por el conflicto armado, para facilitar la integración social y la 
sanación de las heridas derivadas de la guerra.  

B) Fomentar proyectos comunitarios de energía renovable en comunidades afectadas por el 
conflicto, involucrando tanto a víctimas como a excombatientes en su desarrollo y gestión.  

C) Impulsar la asociación con Organizaciones de Víctimas y Paz para identificar oportunidades 
específicas en las que la transición energética pueda apoyar la reintegración al mercado laboral 
y el desarrollo de las comunidades afectadas por el conflicto.   

Aún hace falta incorporar estos criterios, variables y estrategias en los procesos de 
planeación y ejecución de la política en general, de tal manera que no sean medidas 
marginales en la política de transición, sino que se incorporen a ella, se 
institucionalicen y sean exigibles por las comunidades.  

La transición energética, entonces, no solo tendría que poner el énfasis en la 
determinación de objetivos y acciones en el tránsito hacia las renovables, sino también 
en la satisfacción de todos los derechos vinculados a la extracción de energía. Una 
mirada aún más amplia sugiere que la transición energética nos llevaría a replantear 
los vínculos que los seres humanos tenemos con la energía para transitar hacia modos 
de producción y uso más austeros, equitativos y conscientes. Un ejemplo clave es la 
alimentación: la producción local mediante agricultura familiar y agroecológica reduce 
la dependencia de fertilizantes y pesticidas, así como la necesidad de importar 
alimentos, lo que disminuye las emisiones, la contaminación y los riesgos para la 
salud, y fortalece la resiliencia ecosocial. Tomarse este propósito en serio aportaría 
criterios nuevos al ordenamiento territorial, a la planificación urbana y a las cadenas 
productivas de la industria y de los alimentos, entre otros ámbitos.  

Una política de transición energética que considere la Paz con la Naturaleza, así 
entendida, tendría que ser no solo respetuosa con los ecosistemas, sino también con 
los vínculos sociales que los protegen. El análisis de la transición energética desde 
este punto de vista revisaría con mucho cuidado megaproyectos eólicos o solares que 
impliquen la remoción de ecosistemas, así como el desplazamiento de prácticas 
agrícolas sostenibles que satisfacen el consumo local y de sistemas de conocimiento 
propios que cuidan la tierra, las semillas y el agua. La transición energética no debería 
admitir nuevos territorios de sacrificio ni que comunidades asuman cargas 
desproporcionadas de la extracción de energía, especialmente las que ya han sido 
víctimas del extractivismo fósil.  

La política no podría limitarse a la ejecución de proyectos de energías renovables a lo 
largo y ancho del país, sino que tendría que planificarse adecuadamente, en armonía 
con el ordenamiento ambiental del territorio y con la participación plena de todas las 



personas y comunidades afectadas. De la misma manera, una política de transición 
energética tampoco se restringiría a los aspectos de factibilidad técnica de estos 
proyectos, sino que impactaría en todos los sectores productivos para usos eficientes 
y austeros de la energía y tendría aristas en los campos culturales y educativos. 
Finalmente, indagaría sobre los usos y ciclos de energía en distintos procesos 
económicos a diferentes escalas y priorizaría aquellos que fortalecen los vínculos con 
la naturaleza frente a los que no lo hacen. Un ejemplo claro es la agricultura, como se 
verá en el siguiente punto.  

La agricultura  
La producción local de alimentos basada en la agricultura familiar y campesina, y 
especialmente la que incorpora elementos agroecológicos, promueve vínculos más 
ricos y recíprocos con la naturaleza. Las comunidades se relacionan con muchas más 
especies y sus ciclos, usan menos energía e insumos que requieren grandes 
cantidades de materiales y energía, y el transporte local es menos contaminante y 
genera menos CO2. Por otro lado, sistemas de mercado en los que hay intercambios 
directos entre productores y consumidores acercan a estos últimos a la naturaleza y a 
las personas que tienen contacto directo con ella, y así se estrechan los vínculos con 
ella.  

La importación de alimentos y los monocultivos suelen deteriorar estas relaciones de 
reciprocidad e intercambio y empobrecer los territorios, tanto de especies como de 
culturas, con robustos sistemas de uso y conocimiento. Además, son intensivos en 
insumos dependientes de combustibles fósiles y requieren mucha energía para su 
producción y transporte. La planeación agrícola, entonces, debe estar permeada por 
el propósito de proteger y promover la Paz con la Naturaleza.  

La formalización de los derechos territoriales de comunidades con vínculos estrechos 
y colectivos con el territorio, y que cultivan la tierra, es fundamental. El reconocimiento 
y la protección de estos derechos les brindan seguridad a las comunidades para 
arraigarse y cuidar el territorio. Son vitales los esfuerzos de restitución y entrega de 
tierras, el reconocimiento de figuras colectivas de ordenamiento, como las Zonas de 
Reserva Campesina, y el reconocimiento y la titulación de derechos territoriales 
colectivos étnicos, así como la resolución de conflictos entre figuras de ordenamiento 
territorial, especialmente en las Zonas de Reserva Forestal. El actual gobierno avanzó 
en figuras jurídicas que no otorgan propiedad, pero permiten el uso del suelo en áreas 
de zona forestal y la transición hacia formas de forestería comunitaria (Orduz Salinas, 
2025) .  



Por otro lado, este gobierno también está avanzando en una política de agroecología y 
en un documento de lineamientos que entiende la agroecología como modos 
autónomos de vida desarrollados por las comunidades rurales, e involucra estrategias 
de producción sustentable, formación, innovación y organización social, y constituye 
una apuesta política frente a la agricultura convencional. Los movimientos sociales 
han impulsado la agroecología, y ha sido el liderazgo de las mujeres el que ha 
posibilitado su posicionamiento. Ante este impulso de la agroecología por cuenta de 
las organizaciones sociales, el papel de lo público ha sido insuficiente y, por ello, se 
abre una oportunidad para que el Estado formule políticas que permitan la inversión 
pública para desarrollar y escalar la agroecología en el país  (Ministerio de Agricultural 
y Desarrollo Rural , 2024).  

Esta política recoge sistemas de conocimiento y de manejo agrícola de comunidades 
y organizaciones de todo el país y constituye un avance importante para reconocer y 
fortalecer los vínculos con la naturaleza a través de la producción de alimentos.  

Minería  
La Paz Ambiental necesariamente tiene que trabajar de manera integral el sector 
minero en todas sus aristas, y muy especialmente la minería de oro, tanto ilegal como 
legal. Según la Procuraduría General de la Nación, el 85% del oro que se exporta es de 
origen ilegal y el 70% de ese oro proviene de actividades desarrolladas por grupos 
organizados al margen de la ley”. La minería ilegal del oro se realiza en 26 
departamentos en 69 mil hectáreas. Ocupamos el tercer lugar entre los países que 
más usan mercurio. El informe de la Procuraduría está orientado al uso del mercurio, 
pero el desactivamiento de esta actividad requiere acciones mucho más contundentes 
para desmantelar las estructuras criminales que comercializan el mineral y se lucran 
de él, o que lo usan para otros fines, como el lavado de activos (Procuraduría General 
de la Nación, 2024).  

Colombia tiene un gran potencial minero no solo de oro, sino también de otros 
minerales, como el cobre y las tierras raras. En varias zonas del país, intereses mineros 
a gran escala de empresas multinacionales como Anglogold Ashanti han impulsado 
megaproyectos que han sido resistidos por comunidades locales y sus autoridades 
representativas. Las comunidades han reivindicado sus territorios y su relación 
económica y cultural con ellos, así como sus derechos a una participación real y 
efectiva en dichos territorios.  

Los sucesivos gobiernos nacionales hasta 2022 habían sostenido que la minería era de 
interés nacional y, por lo tanto, primaba sobre los intereses de los actores territoriales. 
Una visión de Paz con la Naturaleza invitaría a análisis mucho más complejos, en los 



que se valoran como de interés nacional también los usos del suelo compatibles con 
el cuidado ambiental, la resiliencia y la adaptación a la crisis climática, y, en general, 
el cuidado de los vínculos colectivos, económicos y culturales no violentos de 
interdependencia con el territorio.  

La Paz con la Naturaleza no impediría la extracción minera, sino que la subordinaría al 
cuidado de la integridad de los ecosistemas, de los derechos humanos y de los 
vínculos entre ambos. Un ejemplo de esta orientación son los Distritos Mineros para la 
Paz, que el actual gobierno reglamentó mediante el Decreto 0977 de 2024. Esta figura 
busca planificar la actividad minera conforme al ordenamiento alrededor del agua, a 
fin de determinar áreas compatibles o incompatibles con la minería. En el primer caso, 
se promoverían mejores condiciones para los mineros mediante la asociatividad, la 
formalización, el acceso a créditos y otras medidas; y en el segundo, se buscaría la 
reconversión productiva hacia otras actividades, así como la restauración de los 
ecosistemas.  

Educación  
La Paz Ambiental en el sector educativo tiene un enorme potencial. Restaurar o recrear 
los vínculos con la naturaleza a partir del reconocimiento de la interdependencia 
podría ocupar un lugar central en los planes de estudio educativos desde la primera 
infancia hasta las formaciones técnicas y profesionales. El conocimiento de las 
intricadas relaciones que tenemos con el agua, el aire, los nutrientes, las especies, los 
paisajes y todos los componentes de la biodiversidad no solo permite conocer mejor 
las ciencias naturales, sino también valores de cooperación más allá del 
individualismo, de pertenencia a la vida y de cuidado y respeto.  

Por otro lado, introducir la protección de los vínculos con la naturaleza como eje 
estructurador permite formar una ciudadanía más consciente de la riqueza cultural y 
natural del país y con mayor capacidad analítica para interpretar y comprender la 
historia, los conflictos actuales y sus posibles soluciones desde diversos campos 
profesionales.  

Una fuente fundamental en una educación orientada a este enfoque son los sistemas 
de conocimiento y las prácticas que ya existen y mantienen vínculos sanos y no 
violentos con la naturaleza. Esto permite, además, incluir la diversidad de 
cosmovisiones, miradas, enfoques y prácticas y así enriquecer el conocimiento. Los 
planes etnoeducativos de pueblos indígenas y comunidades negras son un gran 
ejemplo en este sentido.  

 



Sector ambiental  
El sector ambiental ha incorporado cada vez más los vínculos sociales con la 
naturaleza en sus estrategias de protección del ambiente y, en esa medida, ha 
superado miradas conservacionistas que excluyen variables culturales y sociales de 
los territorios y espacios de toma de decisiones. Es fundamental que el sector 
ambiental continúe avanzando en este sentido para incorporar formas de protección 
de la naturaleza que incluyan los sistemas bioculturales y las variables de bienestar y 
de derechos de las comunidades.  

Sin embargo, persisten conflictos en varias regiones del país cuando las estrategias de 
conservación entran en disputa con otros usos de los ecosistemas. Por ejemplo, en el 
arco de deforestación amazónico, hay miradas muy distintas sobre las posibilidades 
de frenar el avance de la frontera agrícola: desde el Estado todavía predominan 
enfoques punitivistas que penalizan la deforestación, incluso en áreas muy pequeñas 
y miradas que sólo admiten usos forestales sin asignación de propiedad a las 
comunidades campesinas. En el otro extremo, algunas comunidades buscan la 
consolidación de derechos de uso del suelo que se han ido abriendo camino sin 
planificación estatal alguna y que no son compatibles con las vocaciones naturales del 
territorio.  

Entre estas miradas, es importante buscar posibilidades que satisfagan los objetivos 
de conservación y los derechos de las comunidades, garantizando condiciones 
propicias para que sus relaciones con la naturaleza —económicas, sociales y 
culturales— sean lo más armónicas posible. Esto es posible mediante un 
ordenamiento adecuado del territorio, mecanismos de participación efectiva, la 
promoción de nuevas economías, el reconocimiento de derechos territoriales con 
funciones ambientales y planes colectivos de conservación, restauración y uso y 
manejo del suelo a largo plazo que generen vínculos sanos con la naturaleza.  

El sector ambiental ya ha incorporado análisis sobre sistemas de gobernanza y 
socioecosistemas en sus políticas. Se recomienda una lectura de las políticas 
ambientales desde la perspectiva de los derechos humanos y diferenciales y, en 
general, el rescate, la restauración y la recreación de los vínculos no violentos con la 
naturaleza, en todas sus medidas de restauración y conservación de los ecosistemas 
y la biodiversidad.  

 



Ordenamiento territorial alrededor del agua y de los vínculos 
El ordenamiento territorial alrededor del agua debe considerar los aspectos 
relacionales entre los cuerpos de agua y los ecosistemas, así como con las culturas, 
para fomentar sistemas de planeación y ordenamiento que fortalezcan y no rompan 
estos tejidos. Colombia es un país anfibio: una quinta parte de su superficie está 
cubierta por agua estacionalmente. Sin embargo, los cuerpos de agua se asfixian 
cuando no se permite su intercambio con otros, y eso afecta toda la cadena trófica y 
prácticas como la pesca artesanal, de la que dependen económicamente muchas 
personas.   

Un ordenamiento alrededor del agua debe ser sensible a las prácticas que ya han 
desarrollado las comunidades anfibias para adaptarse a estos ciclos y cambios. Por 
ejemplo, alrededor del río Sínú, las comunidades siembran en diques altos, como lo 
hacían las comunidades precolombinas. Sin embargo, los grandes terratenientes han 
desecado los humedales, lo que ha provocado que el río se desborde y genere 
catástrofes humanitarias. Es recomendable, entonces, desarrollar una mirada 
relacional en torno al agua y al ordenamiento que priorice los derechos bioculturales 
no solo étnicos, sino, en general, de las poblaciones que vinculan sus ciclos de vida 
con los del agua o derivan de allí su sustento.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 Política de Paz  
 

Dentro de la política de paz y de los procesos e instrumentos normativos que se derivan 
de ella, también es fundamental asumir un enfoque integral de Paz con la Naturaleza 
que esclarezca, repare y haga justicia sobre los hechos, responsables e intereses que 
generaron daños a la naturaleza, a las comunidades y a los vínculos entre ambas.  

Este enfoque debe estar presente en:  

• La mirada hacia atrás en el tiempo, que permite esclarecer los hechos, las 
responsabilidades e intereses que motivaron y ejecutaron la violencia armada;  

• El horizonte hacia adelante, e través de los procesos de justicia transicional y 
restaurativa, que incluyen la reparación, la restauración y la recreación 
transformadora de los vínculos culturales, económicos y sociales, como eje de 
la reconciliación entre distintos actores (víctimas, excombatientes, 
autoridades públicas, empresas, etc.).  

En la norma actual de Paz Total, se considera como un elemento importante dentro de 
la justicia restaurativa:  

ARTÍCULO 18°. Paz con la naturaleza. La paz total, como política de Estado, deberá 
comprender la paz con la naturaleza. Los acuerdos de paz o los términos de sometimiento a la 
justicia podrán contener, como medida de reparación, la reconciliación con la naturaleza.  

Este enfoque es prometedor, pero todavía insuficiente. Promisorio porque incluye la 
relación con la naturaleza como medida de reparación y abre así un campo muy fértil 
para la regeneración de vínculos comunitarios y la restauración ecosistémica. Sin 
embargo, es insuficiente porque sólo mira al futuro y no al pasado, y no incluye el 
esclarecimiento y el desmantelamiento de los intereses y móviles sobre bienes 
comunes que han fomentado las economías depredadoras.  

Hasta ahora, como mencionamos en el texto “la agenda ambiental para los acuerdos 
de Paz en Colombia”, la mayoría de los instrumentos de la política de paz han 
mantenido silenciada la variable de los intereses legales sobre los bienes comunes. 
De esa manera, no se han esclarecido por completo los móviles y los actores 
responsables de las economías depredadoras, y no se ha allanado el camino real hacia 
la paz (Gonzalez Posso & Orduz Salinas, 2025).  



La naturaleza en la justicia transicional 

 

Por eso es fundamental que la política de Paz no sólo mire hacia el futuro y las 
condiciones de restauración, sino que investigue a fondo las estructuras, patrones, 
móviles, estrategias y pactos entre múltiples actores; pues los actores armados, 
dentro de este entramado económico, sólo son la punta del iceberg de estructuras y 
modelos violentos de apropiación de bienes comunes. Detrás de los conflictos 
armados hay mecanismos de cooptación de funcionarios e instituciones estatales, así 
como la coadyuvancia o incluso la determinación, por acción y omisión, de actores, 
desde la legalidad, interesados en que la violencia despeje caminos para la 
continuidad de estos modelos.  

El conflicto armado aceleró cambios en los usos del suelo en grandes territorios, con 
dinámicas de desplazamiento forzado y de apropiación irregular de la tierra para 
proyectos extractivos (por ejemplo, de palma o de minería). Nuevos actores se 
apropiaron de grandes extensiones a costa de la violencia contra los antiguos 
propietarios o pobladores, así como de sus sistemas de conocimiento y de manejo de 
bienes comunes. No es posible fundamentar una paz con la naturaleza en una 
perspectiva restaurativa sin las garantías de no repetición basadas en el 
esclarecimiento de la verdad, la responsabilización de los perpetradores y 
determinadores, y el desmantelamiento de las estructuras criminales.  

No puede haber construcción de paz ni garantías de no repetición de los hechos de 
violencia si no se esclarecen por completo los múltiples determinantes y responsables 
del conflicto y no se reparan integralmente los daños. Los intereses de apropiación de 
bienes comunes han sido fundamentales en el conflicto armado, y no solo por actores 
armados, sino también por muchos otros dentro de la legalidad. Dicho de otra manera, 
la naturaleza y los bienes comunes no son únicamente un escenario neutro de la 
violencia armada ni una víctima colateral. La disputa por el territorio y sus recursos ha 
sido el motor mismo de la violencia, y el conflicto ha sido funcional (promovido 
expresamente o aceptado tácitamente) para intereses ilegales y la apropiación. Los 
impactos sobre la naturaleza, los usos del suelo y los tejidos bioculturales no son 
daños colaterales del conflicto armado, sino uno de sus impactos más profundos 
sobre nuestras estructuras ambientales, sociales, económicas y culturales8.  

En consecuencia, las medidas de justicia transicional que permiten tasar penas 
menores si los perpetradores esclarecen la verdad, tienen que poner la naturaleza en 
el centro e indagar cuáles intereses de apropiación y acaparamiento protegía la 
violencia armada cuáles daños se generaron al ambiente y a las comunidades y 



defensores que lo protegen, y cuáles a los vínculos de las comunidades con él, por 
medio de, por ejemplo, el desplazamiento forzado, el reclutamiento, las minas 
antipersona, entre otros.  

La naturaleza en la justicia restaurativa  

La justicia restaurativa propone no poner el énfasis principal de los esfuerzos en el 
poder punitivo del Estado, sino en reconstruir los tejidos rotos por el conflicto para, de 
esa manera, restaurar las comunidades y la dignidad de las víctimas y los victimarios. 
Incluir la naturaleza en este propósito potencia su efectividad y cataliza los procesos 
de reconciliación, porque es el sustrato o casa común de la humanidad y, de esa 
manera, puede reunir los entusiasmos de muchas comunidades, donde se borran las 
diferencias etarias y partidistas, e incluso ya trabajan conjuntamente excombatientes 
y víctimas.  

Para que este enfoque sea efectivo, es importante que las medidas adoptadas en el 
marco de la justicia restaurativa obedezcan a análisis ecológicos rigurosos y 
contribuyan realmente a restaurar y recrear tanto la biodiversidad como los vínculos 
comunitarios con la naturaleza. Por eso, es clave contar con una escala de paisaje 
amplia que considere el ordenamiento alrededor del agua y la conectividad 
ecosistémica, así como los sistemas de conocimiento y de manejo de bienes comunes 
que las comunidades han desarrollado.  

No se trata entonces de medidas puntuales y simbólicas en las que se efectúa alguna 
actividad ambiental aislada, como sembrar árboles en cualquier lugar o hacer talleres, 
sino dentro de una estrategia amplia en el tiempo y en el espacio que tenga un 
horizonte de restauración, conectividad y creación de nuevas economías en el corto, 
mediano y largo plazo, de acuerdo con las vocaciones ambientales, culturales y 
sociales de los territorios; y con base en procesos ampliamente participativos.  

La política actual de Paz Total incentiva procesos de transformación territorial que no 
tienen que esperar a la firma de todos los acuerdos de paz en los procesos en marcha, 
sino que pueden realizarse de manera inmediata con el fin de generar nuevas 
condiciones que abran camino hacia la confianza en las instituciones y nuevos 
horizontes económicos que se alejen de las economías depredadoras que alimentan 
la guerra.  

En este marco, en los diálogos con un sector del entonces denominado Estado Mayor 
Central de las FARC-EP, la agenda ambiental ocupó un lugar importante tanto en los 
distintos acuerdos parciales como en los ciclos de negociación. Estos acuerdos 
enfatizaron la importancia de respetar “la vida en todas sus formas, la naturaleza en 



todos sus ámbitos” y propender por amplios diálogos sociales para definir una agenda 
socioambiental que reduzca los conflictos y transforme las economías. En 2024, se 
realizaron diálogos sociales con 10 mil voceros de organizaciones campesinas, de 
mujeres, indígenas, víctimas y demás.  

Hoy está en discusión el proyecto de ley de sometimiento de los grupos armados y 
estructuras criminales propuesto por el gobierno nacional que también contempla una 
noción de justicia restaurativa territorial, en la que los esfuerzos deben volcarse hacia 
procesos de transformación territorial reparadores con nuevas economías y 
actividades sustentables, en las que las instituciones ganen nuevamente confianza y 
terreno y prometan bienestar y ejercicio de derechos a las comunidades, a la vez que 
se reparan los daños y se restauran los tejidos sociales y naturales, así como la 
dignidad de todos los actores del conflicto.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4. Conclusiones  
 

Este texto propone una idea muy sencilla para definir la Paz con la Naturaleza: la 
protección, restauración o recreación de vínculos de reciprocidad e interdependencia 
con la naturaleza, de manera que sean de beneficio mutuo y favorezcan la 
reproducción de la vida y el ejercicio de los derechos humanos. De esta manera, los 
vínculos en sí mismos constituyen un objetivo político y un bien jurídico que debe ser 
protegido por el Estado. Esta mirada puede tener implicaciones muy concretas en 
políticas públicas sectoriales, como la transición energética, el ordenamiento 
territorial y la minería, entre otras.  

En concreto, frente a la política de Paz, se propone una mirada en dos vías: hacia el 
pasado, de tal manera que los ejercicios de esclarecimiento de la verdad revelen los 
intereses de apropiación de bienes comunes que fueron favorecidos por el conflicto; 
permitan caracterizar los daños en los vínculos culturales, políticos, económicos, 
espirituales y sociales entre comunidades y la naturaleza; e identificar a los 
responsables, las estructuras y modus operandi.  

Hacia el futuro, la justicia transicional y restaurativa debe garantizar la no repetición de 
los hechos por medio de la determinación de responsabilidades y el 
desmantelamiento de estas estructuras y modelos violentos; y reparar los daños 
causados tanto a la naturaleza, como a los vínculos de las comunidades con ella por 
medio de acciones restaurativas, tanto en sentido ecológico como jurídico para 
fomentar condiciones propicias para la reconciliación entre actores y con el territorio 
y la naturaleza.  

La paz con la naturaleza puede ser un principio rector para la reconciliación tras tantos 
años de violencia, así como para el respeto a los derechos humanos y al bienestar, y 
para mejorar nuestras condiciones vitales para enfrentar las crisis ecológicas y permitir 
el florecimiento de la diversidad biológica, cultural y económica.  

 

 

 

 

 



Bibliografía 
 

Corte Interamericana de Derechos Humanos. (29 de mayo de 2025). Resumen de la 
opinión consultiva OC-32/25. Emergencia climática y derechos humanos. 

Corte Internacional de Justicia. (23 de 7 de 2025). Obligation of States in respect of 
Climate Change, Summary Advisory Opinion. 

González Posso, C., & Orduz Salinas, N. (2025). La agenda se articula en torno a los 
acuerdos de paz en Colombia. En A. P. al., Paz Ambiental: ecos de la naturaleza 
en la transformación social . Bogotá: Instituto Colombo-Alemán para la Paz 
(CAPAZ): Instituto de Investigaciones de Recursos Biológicos Alexander von 
Humboldt. 

Ministerio de Agricultura y Desarrollo Rural . (2024). Polìtica Pùblica de Agroecologìa, 
Documento técnico. 

Ministerio de Minas y Energía. (2024). Oportunidades y desafíos socioambientales de 
la transición energética justa. 

Orduz Salinas, N. (o de marzo de 2025). Políticas ambientales para la paz en el arco de 
deforestación de la Amazonía colombiana. Indepaz. 

Plataforma de Acueductos Públicos Comunitarios de las Américas y Penca de Sábila. 
(2023). Memorias del encuentro internacional Horizontes de la gestión pública 
y comunitaria del agua (Popayán, Colombia). 

Procuraduría General de la Nación. (2024). Informe Nacional: Minería ilegal y 
Contaminación por Mercurio en Colombia. 

 

 

 


	Simbiosis de Paz y Naturaleza en las políticas públicas y en la justicia transicional y restaurativa
	Restaurar los vínculos con la naturaleza a partir del reconocimiento de la interdependencia
	Hacia una política de Estado de Paz con la Naturaleza
	i. Detectar y fortalecer los sistemas de conocimiento y de manejo de bienes comunes que ya han desarrollado relaciones de reciprocidad con la naturaleza:
	ii. Incorporar un enfoque de paz con la naturaleza en las distintas políticas sectoriales
	Transición energética
	La agricultura
	Minería
	Educación
	Sector ambiental
	Ordenamiento territorial alrededor del agua y de los vínculos


	Política de Paz
	La naturaleza en la justicia transicional
	La naturaleza en la justicia restaurativa


	4. Conclusiones
	Bibliografía

